Aantekeningen bij de bijeenkomst van de salon der verdieping, d.d. 20
april 2018

Verslag: het verband tussen de twee attributen materie en geest en de modi mens.
De attributen materie en geest tonen zich in de modus mens als lichaam en geest of
als zijn en bewustzijn. Dat laatste wordt ook wel samengevat in de zin dat de geest
(bewustzijn) het idee van het lichaam (zijn) is. Als het gaat om aandoeningen dan als

emotie en gevoel.
Vervolg rede en ethiek
Niemand doet iets terwijl hij liever iets anders doet.

Spinoza heeft als belangrijkste vraag de vraag naar het menselijk geluk. Hoe kan een
mens duurzaam gelukkig zijn? Dat kan tot op zekere hoogte als de mens onder
leiding van de rede leeft. In de mate dat dit het geval is spreken we van een vrije
mens. De ethiek van de rede. Daarom geldt voor Spinoza: niet oordelen, maar
begrijpen. Maar we zullen zien dat de rede én beperkt is €n ook invloedrijk. De rede
kan in zijn adequate vorm de werking van de conatus bevorderen. Dat is

deugdzaamheid en deze deugdzaamheid leidt tot meer macht (van de conatus) en zo

tot vrijheid.

Determinisme en ethiek

Volgens Spinoza leven we in een gedetermineerde wereld van oorzaak en gevolg,
waarin geen toeval bestaat en waarin geen keuzevrijheid bestaat. Het determinisme

van Spinoza is echter geen fatalisme.
Noodgedwongen en noodzakelijk

Allereerst het verschil tussen noodgedwongen en noodzakelijk. Het laatste komt van
binnenuit en vloeit voort uit de conatus. Het is de vallende appel. Noodgedwongen
daarentegen verwijst naar de invloeden van buitenaf. Het noodzakelijke verwijst ook
naar het goddelijke als het volmaakte, waarvan wij een uitdrukking zijn. Maar de
modi werken op elkaar in en wij kunnen dit zien als een tweede dwang en wel van

buitenaf. Het leidt tot aandoeningen en die definieer ik hier volgens Robert Mirashi':

' 100 woorden over de Ethica van Spinoza



een aandoening is de bewuste en doorleefde inhoud die correspondeert met een
modificatie, een plaatselijjke of algemene transformatie van het lichaam. (Bij
Damassio is dit het onderscheid tussen emotie en gevoel. Spinoza maakt het

onderscheid affectus en affectio).
De onmacht van de rede.

Allereerst is het heel bijzonder dat Spinoza de rede bekritiseert. De rede is, na de
scholastiek, de nieuwe bron van de zekerheid. Het geeft aan hoe kritisch deze denker

is. En ook hoe enorm hij zijn tijd vooruit is.
De rede is onmachtig, grofweg in twee vormen te onderscheiden;

1. Ik heb mij slecht geinformeerd en handel dienovereenkomstig fout. Ik zit op
het niveau van de verbeelding. De rede kan hier verhelderend optreden. Zie
vorige bijeenkomst.

2. Tk weet wat het goede is, ik ben uitstekend geinformeerd en toch handel ik er

niet naar.

Het laatste is nu het onderwerp. Met een verwijzing naar de klassieken, de zin van
Medea: ‘Wel zie ik het betere en prijs het; toch jaag ik het slechte na’. Hoe
kan dit?

Voor Socrates bijv. is dit onmogelijk. Socrates gaat ervan uit dat beter weten ook
beter handelen inhoudt. Daar zijn al zijn inspanningen ook op gericht als vroedvrouw

van de waarheid en als ‘uitvinder’ van de socratische gespreksmethode.

Drie verklaringen voor: ‘Wel zie ik het betere en prijs het; toch jaag ik het slechte

4

na.

- De stoicijnen (Epictetus): wees redelijk en je hebt nergens last van. Die
begeerte is irrationeel.
- Descartes: Je hebt een zwakke wil.

- Spinoza: Medea kon werkelijk niet anders dan begeren.

De stoicijnen zitten in de buurt van Socrates. Descartes is een vertegenwoordiger

van de Europese cultuur. In die christelijke cultuur speelt de (vrije) wil een grote rol.



Augustinus (4° eeuw) is degene die de wil laat verschijnen. De wil is de voorwaarde

om je tot God te kunnen wenden en ook om te zondigen.

Spinoza is het noch eens met de stoicijnen (belangrijk onderscheid), noch met
Descartes. Spinoza ziet een krachtenspel, waarin soms de aandoening sterker is dan
de rede en wij dus tegen de rede in de aandoening volgen. En dan moeten we erbij
zeggen dat het hier gaat om de 2° graad van kennis: de rede: de adequate kennis
van oorzaken. Van Rijen geeft aan dat die kennis dan misschien wel waar is, maar in

zijn algemeenheid en waarheid toch niet zo gauw beklijf, ons niet raakt.
De macht van de rede

Als echter de rede op het derde niveau — de intuitie - in het geding is, dan wordt
kennis inzicht en neemt het toe aan kracht en dus aan invloed. Van Reijen geeft
hier het voorbeeld van Scrooge. Om tot inzicht te komen is het tweede kennisniveau
een voorwaarde. Je ziet dat de stappen in het kennisbegrip bij Spinoza opeenvolgend
zijn. Je kunt niet van één naar drie. Inzicht is verinnerlijkte kennis en als zodanig
wijsheid, die werkelijk geluk verschaft. De rede kan dit alleen bereiken voor zover zij
zelf als aandoening wordt beschouwd. Dat is het pad naar de wijsheid. Wijsheid als
een innerlijk kompas opgebouwd uit verworven intuitieve inzichten. Dat maakt de

wijze onafhankelijk van wetten en geboden. De rede doet hem zelf inzien.

Inzicht en geluk hangen samen zoals begrijpen en blijheid samenhangen. Geluk en
wijsheid gaan dus in zekere zin hand in hand. Althans in de opvatting van Spinoza.

Wijsheid is dan kritisch vertrouwen op de inzichten.
Spinoza en oosterse denkwijzen.

In oosters denken is er de opvatting van een beperkte macht van de ratio. Het is niet
het middel tot de hoogste vorm van kennis. Dat is eerder de verlichting. Ook Spinoza
heeft de opvatting over de rede als een beperkte rede, ingeklemd tussen verbeelding
en intuitie. Een tweede overeenkomst, volgens van Rijen, is dat inzicht verlicht, ofwel

dat geluk en heil samenhangen met wijsheid.

Verdere overeenkomsten tussen Spinoza en oosters denken:



C.
d.

€.

Spinoza is een monistisch denker, hetgeen in de oosterse traditie een veel
grotere vanzelfsprekendheid heeft.

Een denker die de mens geen bijzonder plaats toekent in het geheel en God
niet ziet als een supermens.

Zelfbepaling als innerlijke bepaaldheid (wijsheid).

De intuitieve kennis staat bovenaan.

Werkelijkheid en beeld van de werkelijkheid vallen niet noodzakelijk samen.

Dan verwijst van Reijen nog naar het boeddhisme met zijn viervoudige waarheid en

achtvoudige pad. Het achtvoudige pad is een opsomming van:

Juist begrip, juiste gedachten, juist spreken, juist handelen, juist levensonderhoud,

juiste inspanning, juiste indachtigheid, juiste concentratie.

Dit achtvoudige pad is de weg naar de bevrijding. Vraag is of je juist (zuiver) kunt

vervangen door Spinoza’s adequaat?



